## L'OSSERVATORE ROMANO

## La gratitudine di essere nati

Questi giorni danno nuova prospettiva all'interrogativo sull'assurdità o la sensatezza delle nostre vite

di Costantino Esposito

che segna da cima a fondo il no- me dei vestiti o dei codici forniti "fare" immediatamente nasce - tastro modo di concepire noi stessi e dalla grande macchina della cultu- cita o esplicita - un'insoddisfaziola realtà. Ma dall'altro lato sta mo- ra dominante, che ha sempre la ne più profonda, perché nessuna strando di colpo, con altrettanta pretesa - non certo disinteressata nostra realizzazione può mai colevidenza, che il nichilismo non è - di dirci chi siamo e cosa dobbiaforse più all'altezza della crisi che mo desiderare e raggiungere nella Sarebbe troppo poco. stiamo vivendo nel nostro tempo. vita. Ecco, oggi queste domande Sono proprio le domande che na- tornano a essere in prima istanza scono dall'angosciante emergenza sanitaria a mostrare che l'assetto na nichilistico della vita e della cultura, della politica e della società, sta gioco partiamo dal contraccolpo implodendo dall'interno. Il cerchio si spezza e rinascono gli interroga- così) che sta segnando ciascuno di mento di fronte all'impossibile, lì tivi. E non rinascono per forza di noi. È come se d'un tratto prenanalisi - questa è la svolta cultura- dessimo coscienza del mondo che, mondo si rifiuta di dirci il suo le - se è vero che molte volte il fino a poche settimane fa, abitavasurplus di analisi rischia parados- mo quasi automaticamente e ci acsalmente di mettere a tacere le do- corgessimo della sua presenza promande più importanti e di manca- prio nel momento in cui esso di- Heidegger possiamo dare al mistere il punto decisivo della situazio- viene sempre più deserto e minacne. Perché il punto siamo noi stessi cioso, come una scena teatrale da dalle nostre rappresentazioni sog-

stia cedendo, e noi ci scoprissimo re: l'idea che noi siamo destinati a chinazioni». incapaci di sostenere con le catego- finire. Non è un semplice memento rie abituali l'urto di una realtà im- mori: quello lo conosciamo fin prevedibile: un virus patogeno che troppo bene. E non è neanche non si lascia afferrare, ma che piut- un'ipocondria da depressi, dovuta tosto ci afferra e ci "tiene" dram- alla restrizione delle nostre attività. maticamente, dilatando l'idea del Molto di più: è l'affacciarsi della contagio dall'infezione alla più ge- coscienza della nostra finitezza. Ed nerale sospensione della normalità è qui che il nichilismo gioca tutte della vita. Ma ciò che in fondo le sue carte, ma alla fine rischia di continua a essere imprevedibile e ritrovarsi senza più carte da dare. incontrollabile - pur attraverso tutte le doverose strategie di conte- finitezza dell'esistenza con la nore. Questo tempo di pandemia non la mera cessazione biologica della ci costringe solo a fare i conti con vita, bensì è la dimensione più nostra esistenza individuale e so- rapporta a se stesso e agli altri, alla dolo – che la nostra stessa esisten- Heidegger ha chiamato l'«essere- cor prima – che siamo esseri che za "è" un problema radicale che per-la-morte» che appartiene in sono "nati". cerca una risposta adeguata. Il modo costitutivo alla nostra vita. E problema della felicità, ossia l'interrogativo sull'assurdità o la sensatezza del nostro essere al mondo.

Ciò che sembra diverso, oggi, è che queste domande tornino a es-

sere poste, seppur confusamente, ni, transazioni, costruzioni - non angoscia di questi come una competenza personale: riusciranno mai infatti a "compiegiorni di pandemia non possiamo più accontentarci di re" la nostra vita. Ne è segno il fatsta portando a galla, assumere il significato di noi stessi, to che ogni volta che crediamo di in tutta evidenza, la del nostro lavoro, delle nostre aver raggiunto un compimento atnichilistica aspettative, dei nostri progetti, co- traverso le cose che siamo riusciti a "nostre": domande in prima perso-

Ma per capire di più la posta in "metafisico" (se si può chiamare L'impressione è che qualcosa te esorcizzata con mille cose da fa-

> Noi per lo più identifichiamo la dunque, se la finitezza è legata alla nostre possibilità – progetti, azio- dimensione permanente della no-

mare il nostro desiderio di felicità.

Non è un caso che lo stesso Heidegger (in Essere e tempo, 1927) ha sottolineato un fenomeno che avrà un enorme successo nella comprensione della condizione umana del Novecento, vale a dire l'«angoscia», una sorta di spaesadove le cose non ci parlano più, il senso e il nostro essere scolora nel «nulla». E proprio questo nulla sarebbe l'estremo nome che per ro dell'essere, per salvaguardarlo e gli interrogativi rinascono come la "forma propria" del nostro essere al mondo.

cui siano scomparsi gli attori, rifugettive e dalla nostra continua giati tra le quinte. E torna quell'idea molesta, il più delle volumento delle nostre «maccon i prodotti delle nostre suppresentazioni soggettive e dalla nostra continua tendenza a identificare la verità con i prodotti delle nostre «mac-

solo di filosofemi astratti, ma della stoffa della nostra coscienza quotidiana, di quella sensibilità metafisica per sé e per il mondo che muove dall'interno la nostra esperienza di esseri coscienti (infinitamente più ampia del nostro essere studiosi di filosofia). Ma cosa vuol dire che noi non siamo semplicemente ciò che riusciamo a fare (di noi stessi e del mondo), ma più al fonnimento – è il nostro stesso esiste- stra mortalità. Ma la morte non è do siamo consegnati alla nostra stessa "impossibilità"? Che siamo essere finiti, certo. A ben pensarci, nuovi, drammatici problemi della propria con cui ciascuno di noi si però, il concetto di finitezza non ciale, ma a comprendere – vivennatura e alla storia. Quello che ri-per-la-morte, ma anche – e an-

È quello che ha richiamato Hannah Arendt, individuando nostra mortalità, come condizione nella «natalità» il tratto caratterizontologica del vivere, vuol dire che zante del nostro essere al mondo. tutti noi siamo segnati da una in- L'esser-nati non è infatti solo un superabile "impossibilità". Tutte le evento del nostro passato, ma una

Ritaglio stampa ad uso esclusivo del destinatario, non riproducibile.

25-03-2020 Data

5 Pagina 2/3 Foglio

## L'OSSERVATORE ROMANO

stra esistenza, sempre chiamata a «iniziare» qualcosa, a mettere in atto le sue possibilità, e soprattutto a realizzare se stessa, non perché capace di farlo (chi è mai all'altezza dell'essere?), ma perché ha ricevuto in dono se stessa. Come la Arendt scrisse nel 1965 a Karl Jaspers, «essere fedeli alla realtà delle cose, nel bene e nel male, implica un integrale amore per la verità e una totale gratitudi-

ti». Solo questa gratitudine può monianza dei tanti medici e inferaveva notato Alain Finkielkraut in un bel libro-intervista di qualche anno fa intitolato appunto L'ingradall'accorgersi di essere nati, di essere figli di qualcuno, cioè di portare in sé la promessa profonda dell'inizio.

Molti di noi in questi giorni ne per il fatto stesso di essere na- hanno davanti agli occhi la testi-

vincere l'angoscia e il rancore per mieri che stanno letteralmente danil fatto che le cose se ne vanno (lo do la vita rispondendo alla chiamata di aiuto dei pazienti di coronavirus. Ma noi ridurremmo questa loro azione vedendola solo cotitude). Ma la gratitudine dipende me un eroico atto di volontà, quando invece queste persone ci richiamano a quella gratitudine di essere nati che è come l'inizio dell'alba, il chiarore che si diffonde inaspettatamente nel buio della prova. Di quella prova che è la vita, nel suo nascere ogni momento.

Sono proprio le domande che nascono dall'angosciante emergenza sanitaria a mostrare che l'assetto nichilistico della vita della cultura, della politica e della società sta implodendo dall'interno Il cerchio si spezza e ritornano gli interrogativi



Ritaglio stampa ad uso esclusivo del destinatario, non riproducibile.

25-03-2020 Data

5

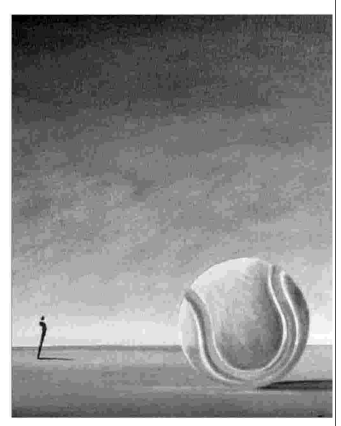
Pagina 3/3 Foglio

## L'OSSERVATORE ROMANO



Edward Hopper, «Morning Sun» (1923)

È come se d'un tratto prendessimo coscienza del mondo che fino a poco fa abitavamo quasi automaticamente E ci accorgessimo della sua presenza proprio nel momento in cui diviene deserto e minaccioso come una scena teatrale da cui siano scomparsi gli attori rifugiati tra le quinte



Gustavo Boggia, «Doble falta» (2011)